Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco
Course study material for Gender, Colonialism, and Modernity in the Arab
World.

Dra. Carolina Bracco
Facultad de Filosofia y Letras, UBA.

Cine y Género en el Mundo Arabe

http://posgrado.filo.uba.ar/bracco-carolina

MODERNIDAD Y GENERO EN LOS RELATOS ARABES DE LAS
DERROTAS DE 1948 Y 1967

Frances S. Hasso

La victoria que han alcanzado los sionistas (...) no reside en la superioridad de un pueblo
sobre otro, sino mas bien en la superioridad de un sistema sobre otro. La razon de esta
victoria es que las raices del sionismo estan ancladas en la vida moderna occidental,
mientras que nosotros, en su mayor parte, seguimos alejados de esa vida y hostiles a ella.
Ellos viven en el presente y para el futuro, mientras que nosotros continuamos soniando los
suerios del pasado y embotandonos con su gloria marchita.

Constantine K. Zurayk!

Las representaciones sionistas y britanicas de Palestina a lo largo del siglo XX se
apoyaron fuertemente en narrativas modernizadoras y “civilizatorias” para legitimar la
colonizacion de Palestina.? De manera similar a los discursos habitualmente racistas y
siempre etnocéntricos que han justificado estos proyectos, la colonizacién de Palestina
fue presentada con frecuencia como la introduccioén del “progreso” social, politico y
cientifico, asi como del desarrollo econémico, en pueblos y territorios considerados
“atrasados”.?

Este articulo se ocupa principalmente de las respuestas de numerosos intelectuales arabes
“orgéanicos” y “tradicionales”,* en su mayoria nacionalistas, frente a las derrotas arabes
en las guerras de 1948 y 1967. Tal como se desprende del relato de Constantine Zurayk
citado mas arriba, estos andlisis intelectuales coincidieron en gran medida con los
discursos coloniales sionistas y britdnicos al sostener que el “atraso” arabe -economico,
cultural, politico y militar- habia contribuido a dichas derrotas. En consecuencia, estas
contraélites politicas comenzaron a considerar la “modernizacion” ideologica, cultural y
material de las sociedades arabes como un requisito indispensable para cualquier intento
de recuperar Palestina.


https://nam11.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Fwww.edlibretto.com.ar%2Fpost%2Fcine-y-g%25C3%25A9nero-en-el-mundo-%25C3%25A1rabe-carolina-bracco&data=05%7C02%7Cfsh5%40duke.edu%7C3e9cbed708ea4a246a9b08de5533af48%7Ccb72c54e4a314d9eb14a1ea36dfac94c%7C0%7C0%7C639041879992360997%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJFbXB0eU1hcGkiOnRydWUsIlYiOiIwLjAuMDAwMCIsIlAiOiJXaW4zMiIsIkFOIjoiTWFpbCIsIldUIjoyfQ%3D%3D%7C60000%7C%7C%7C&sdata=JV8KJDyaoxEV1TeDfsQjlbQx%2BcUQigi%2FI4CuCOOhkZA%3D&reserved=0
http://posgrado.filo.uba.ar/bracco-carolina

Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

Mi afirmacion de que la autocritica social atraviesa los debates palestinos y arabes sobre
la guerra de 1948 se opone al argumento de Rashid Khalidi, segtin el cual la narrativa
nacional palestina habria incorporado escasa autocritica desde 1948 y habria tendido a
“definir el fracaso como triunfo”.> Si bien los relatos triunfalistas -en particular los
producidos por lideres politicos palestinos y arabes- han sido omnipresentes, las criticas
a la desorganizacion, la desunion, el interés personal y el “atraso”, asi como a su papel en
la derrota de 1948, han sido incluso mas frecuentes, y se intensificaron especialmente tras
la guerra de 1967.

Los movimientos anticoloniales y los Estados poscoloniales concibieron con frecuencia
la “modernizacion” como la unica respuesta eficaz frente a la dominacion colonial y
neocolonial.® Dadas las bases tecnoldgicas, econdmicas y militares de la colonizacion
europea, no resulta sorprendente que muchas ¢€lites y contraélites anticoloniales creyeran
que la resistencia al colonialismo exigia la apropiacion de esos mismos aspectos de la
modernidad. Asi, pese a las numerosas diferencias ideoldgicas que surgieron entre los
movimientos nacionalistas drabes tras ambas guerras, la necesidad de transformar el
atraso politico, cultural, econdmico y militar en modernidad y progreso constituyé un
tema omnipresente.

La mayoria de los nacionalistas palestinos asumié que dicha modernizacion requeria la
participacion politica de las mujeres, su movilizacion en los esfuerzos bélicos, su acceso
a la educacion, al empleo y a derechos de ciudadania igualitarios en la llamada “esfera
publica”. Sin embargo, este proyecto -especialmente cuando era formulado por hombres-
dejaba la desigualdad de género en los ambitos denominados privados sin cuestionar o
apenas considerada.” Asimismo, no problematizaba los supuestos de género implicitos en
conceptos como ciudadania, autodeterminacion e incluso empleo. Sin desestabilizar el
orden patriarcal existente, el potencial emancipador de estas propuestas para las mujeres
resultaba limitado. De hecho, cuando eran concebidas por hombres, dichas ideas se
asentaban casi siempre en la figura de un sujeto nacional colonizado -y potencialmente
liberado- masculino.

Aunque la mayoria de los activistas nacionalistas no examiné de manera explicita estos
supuestos de género, la preocupacion por las normas de masculinidad -que exigian a los
hombres proteger los cuerpos de las mujeres de otros hombres- parece haber contribuido
al éxodo palestino durante las guerras de 1948 y 1967. Desde esta perspectiva, revisito
los relatos sobre la masacre de Deir Yassin, un acontecimiento que continua siendo
simbdlicamente central en los andlisis de la guerra de 1948. Si bien esta masacre es
ampliamente reconocida como un punto de inflexiéon que impulsé el éxodo de la
poblacién palestina, el impacto especifico del género en dicho proceso ha sido en gran
medida ignorado en los debates sobre “por qué se fueron los palestinos”. Sostengo que
los activistas nacionalistas llegaron a concebir las normas de proteccion de las mujeres
como manifestaciones del atraso, que funcionaban ideolégicamente para legitimar (ante
Europa) y, de manera practica, para facilitar (al incentivar la huida palestina) la
apropiacion de Palestina por parte del movimiento sionista, presentado como
ostensiblemente mas moderno. Esto podria explicar por qué muchos de estos activistas

2



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

asumieron que, para recuperar su patria, debian reformular las normas de género
vinculadas a la defensa del “honor”, entendido como la protecciéon de los cuerpos
femeninos frente a la violencia sexual y fisica. La existencia de esta preocupacion
nacionalista se expresa en el lema al-ard qabl al- ‘ird (“la tierra antes que el honor™).

Tanto el lema “la tierra antes que el honor” como los llamados al “progreso” en relacion
con la incorporacion de las mujeres a la esfera publica fueron, en gran medida, utilitarios
(porque las normas de género conservadoras eran vistas como obstaculos para la
liberacion naciona). Ademads, sostengo que, lejos de ser tradicionales o antimodernas, las
ideologias y practicas de género de estos intelectuales organicos y tradicionales pueden
explicarse, al menos en parte, por las ambivalencias, silencios y (re)presentaciones de
género comunes a la mayoria de los discursos nacionalistas, marxistas y liberales.

Dado que en las narrativas nacionalistas sobre las derrotas de 1948 y 1967 se articula muy
poco de manera explicita en torno al género, abordo aqui la significacion tanto de lo
ausente como de lo presente. Al hacerlo, espero contribuir a una produccion feminista
interdisciplinaria que subraya la importancia de situar a las mujeres, las relaciones de los
hombres con las mujeres y el género como sistema simbolico en el centro de la
investigacion intelectual, incluso cuando el tema no parece referirse directamente a las
mujeres. Tratar el género como categoria analitica permite hacer visibles, en el plano
discursivo, supuestos que de otro modo se aceptarian como axiomadticos. Ademas, abre el
camino a reconceptualizaciones a menudo necesarias de los acontecimientos historicos y
de las categorias tedricas.®

MODERNIDAD Y GENERO EN LOS RELATOS POSTERIORES A 1948 DE LOS
INTELECTUALES “TRADICIONALES”

Los contornos siempre cambiantes de la identidad nacional palestina han estado
estrechamente ligados a los traumas colectivos experimentados por los palestinos.® El méas
profundo de estos traumas fue el establecimiento del Estado de Israel el 15 de mayo de
1948, tras la captura por parte de las fuerzas sionistas de la mayor parte de la Palestina
histdrica y el vaciamiento de las zonas ocupadas de mas de 700.000 palestinos. Al menos
dos ejes pueden identificarse en la mayoria de los relatos intelectuales que siguieron a la
derrota de 1948. El primero sostiene que la derrota era comprensible dada la abrumadora
superioridad de los recursos econdomicos, politicos y militares del movimiento sionista y
de sus aliados, en particular Gran Bretafia. El segundo es mas autocritico y atribuye, al
menos en parte, la derrota arabe a la “modernidad” cultural y politica del movimiento
sionista, cuyos miembros se suponia poseian altos niveles de educacion y desarrollo
economico; orientaciones no tradicionales; organizaciones politicas racional-burocraticas
(no semifeudales ni basadas en clanes); una ideologia altamente coherente; y cuadros
disciplinados.’ Lejos de negar responsabilidades por la derrota de 1948, los relatos de
activistas e intelectuales arabes contenian con frecuencia criticas a sus propias
sociedades; el “atraso” econdmico, politico y social, no solo en Palestina, sino en el
mundo arabe en general, fue sefialado como causa de la derrota arabe.



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

Dos ejemplos clasicos de esta autocritica posterior a 1948 son The Meaning of the
Disaster (1956), de Constantine Zurayk, y The Lesson of Palestine (1949), de Musa al-
’Alami."! Estos relatos pos-1948 son indulgentes con los errores del pasado y optimistas
respecto del futuro, y delinean una agenda modernizadora que sus autores creian
conduciria a la recuperacion de Palestina. Dicha agenda era especifica y abarcadora en
relacion con la esfera publica, pero mucho mas vaga respecto de la esfera privada y de la
desigualdad de género. Por ejemplo, estos modernizadores de izquierda y liberales
parecen haber concebido la incorporacion de las mujeres a las estructuras politicas,
militares y econdémicas como un aspecto importante de un programa progresista, pero
dicen poco acerca de como llevarla a cabo. Ademas, no ofrecen una critica fundamental
del sistema patriarcal que sostiene y legitima la desigualdad de género, lo que indica que
este no constituia un aspecto central de sus proyectos modernizadores.

Sostenia al-’Alami que los arabes perdieron finalmente la guerra de 1948 porque
“procedieron segun las lineas de las revoluciones anteriores, mientras que los judios lo
hicieron segin las lineas de la guerra total; que nosotros actuamos de manera local, sin
unidad, sin integralidad, sin un mando general; nuestra defensa fue disgregada y nuestros
asuntos, desordenados; (...) mientras que los judios condujeron la guerra con una
organizacion unificada, un mando unificado y una conscripcion total. Nuestras armas eran
pobres y deficientes; las de los judios, excelentes y poderosas. Era evidente que nuestros
objetivos en la batalla eran diversos; el objetivo de los judios era inicamente ganarla”.'

Revertir la suerte arabe exigia también una transformacion de la cultura arabe. De hecho,
segun Zurayk, el nacionalismo no triunf6 en Occidente hasta que se produjo una
“desintegracion del feudalismo (para no mencionar el tribalismo), del sectarismo, del
fatalismo y del ocultismo”,"® sintomas por excelencia del atraso en los relatos
nacionalistas arabes. El nacionalismo prevalecié unicamente ‘“cuando aparecid la
maquina y un sistema econdémico y de vida primitivo, estatico y desunido se transformo
en un sistema dindmico, especializado e interdependiente; cuando se redujeron las
poderosas barreras entre las distintas clases sociales; y cuando se difundi6 un
conocimiento organizado y logico”.' El nacionalismo y el “desarrollo del pensamiento y
de la accion” que lo acompaia son incompatibles “con las instituciones o la mentalidad
de los tiempos antiguos o de la Edad Media”.'s

Sostenia Zurayk: “Una mentalidad progresista y dindmica nunca serd detenida por una
mentalidad primitiva y estatica”.'® La transformacion requeria, entre otras cosas, la
adquisicion de “la maquina”, que “garantizaria la destruccion del tribalismo, el
feudalismo y otras caracteristicas que se interponen en el camino del nacionalismo”.
También exigia que “los esfuerzos culturales de la nacién se orientaran hacia la
realizacion del mayor grado posible de organizacion cientifica, manteniéndose lo mas
alejados posible de la fantasia adormecedora y del romanticismo inconsistente”.!”

A pesar de la aparente inclusividad de estos relatos, el sujeto nacional moderno aparecia
como masculino. Con la excepcion de afirmaciones especificas segun las cuales la
movilizacion militar debia incluir plenamente a chicas y mujeres,'® como ocurria en el



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

movimiento sionista, al-‘Alami y Zurayk rara vez se refirieron o especificaron la
transformacion de un orden patriarcal de género. Por ejemplo, tras enumerar diversos
“derechos” del pueblo, incluidos la libertad de expresion, de creencias y de organizacion
politica; la “libertad frente a la necesidad”; la igualdad social ante la ley y “en todos los
aspectos de la vida”; el derecho al trabajo; la educacion primaria obligatoria y financiada
por el Estado, el acceso equitativo a la educacion secundaria, técnica y universitaria “para
todos los nifios por igual”; la seguridad social y la atencion sanitaria al-’ Alami afirma que
“en todos estos derechos y deberes, la mujer debe ser igual al hombre, para que pueda
participar en la formacion de esta nueva sociedad arabe”.'® Esta referencia a chicas y
mujeres se concentra en libertades y derechos politicos, economicos y educativos
garantizados por el Estado en la esfera publica.

El silencio de estas criticas pos-1948 respecto del efecto que los codigos de “honor” de
género pudieron haber tenido sobre el éxodo de refugiados y la derrota de 1948 resulta
llamativo. La responsabilidad por la derrota se atribuy¢ a la “dirigencia”, o a las élites
politicas arabes, mas que a las “masas”. De hecho, el reemplazo, tras 1948, de la
dirigencia notable urbana y adinerada del Movimiento Nacional Palestino por un grupo
mas joven, ideoldégicamente més radical y diverso (en términos de region, nacionalidad y
clase, aunque no de género) respondidé a la percepcion de que aquella dirigencia
“anticuada” habia traicionado la causa nacional en favor de intereses de clase y de clan.
No obstante, estas criticas no abordaron la posibilidad de que parte de las “masas”
palestinas se hubiera marchado porque su compromiso con la defensa de los cuerpos de
las mujeres habia prevalecido sobre cualquier identidad nacionalista “moderna” o deber
de permanecer en sus aldeas y ciudades.

EL HONOR Y EL IMPACTO DE LA MASACRE DE DEIR YASSIN EN EL
EXODO DE REFUGIADOS

Habiendo oido -o, mejor dicho, no oido- la historia del exilio en mi familia, siempre me
llam¢ la atencion lo que no se decia. ;Por qué los palestinos abandonaron sus hogares
cuando hubo algunos que eligieron quedarse? ;Por qué fue tan débil la resistencia? ;Y
por qué la mayoria se niega a enfrentar estas cuestiones fundamentales de supervivencia?

La pregunta “;por qué se fueron los palestinos?” ha sido una preocupacion central de las
investigaciones sobre la Palestina del siglo XX. Sin embargo, estos estudios generalmente
no han considerado el impacto de la ideologia y de las normas de género (en particular
las relacionadas con el honor) en el éxodo de refugiados palestinos de 1948; ni las
ansiedades nacionalistas respecto del efecto de tales ideas y practicas sobre el éxodo; ni
las implicaciones de esas ansiedades para el nacionalismo palestino del siglo XX. Exploro
estas cuestiones centrandome en como se ha representado la masacre de Deir Yassin y en
cémo su ocurrencia y sus representaciones pudieron haber sido interpretadas y aplicadas
por algunos refugiados palestinos.



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

Como la mayoria de los palestinos de la época, los campesinos varones activos en la
revuelta palestina de 1936-1939 contra el dominio britdnico concebian el honor como
intimamente (aunque no exclusivamente) vinculado a la posesion de la tierra y al
mantenimiento de la virginidad de las mujeres de la familia (cuando no estaban casadas)
o de su disponibilidad sexual exclusiva (cuando lo estaban).?’ Las violaciones de las
normas de castidad femenina (por parte de mujeres u hombres) implicaban la pérdida del
honor familiar y, de ser descubiertas, requerian alguna respuesta por parte de los parientes
varones para restaurarlo. Las ansiedades populares en torno a las violaciones del honor
relacionadas con el género se intensificaban particularmente durante las guerras con
hombres no musulmanes, considerados no sujetos a los cddigos de honor de la guerra
musulmana que prohiben los ataques sexuales y fisicos contra mujeres musulmanas,
incluidas las mujeres “enemigas”.*

Ted Swedenburg sostiene que tras 1948 “la pérdida colectiva de tierras a causa de la
colonizacion sionista pasd a concebirse como una afrenta al honor nacional”.?* Asi,
parece que, con la pérdida de la tierra palestina y la preocupacion de que el éxodo de
refugiados hubiera estado motivado en parte por el deseo de proteger los cuerpos de las
mujeres frente a la violacién, emergio una narrativa nacionalista que intentd redefinir el
honor. En esta reformulacion, las concepciones tradicionales del honor se vinculaban
exclusivamente al control de los cuerpos de las mujeres; el honor “moderno” dependia de
la autonomia nacional y del control de la tierra; y el control de la tierra y la dignidad
nacional debian prevalecer sobre los codigos de honor centrados en la proteccion de las
mujeres. De acuerdo con esta reelaboracion discursiva nacionalista, los hombres podian
“proteger” exitosamente a las mujeres ( ird) a nivel individual y, aun asi, carecer de honor
(sharaf) si no protegian las reivindicaciones territoriales nacionales; de alli el desarrollo
del lema “la tierra antes que el honor” (al-ard qabl al-‘ird)>* El lema adquirio
prominencia en el discurso nacionalista palestino especialmente después de la guerra de
1967.%»

Sostengo que este lema indica que la ansiedad respecto de las normas tradicionales que
exigian la proteccion de los cuerpos de las mujeres era relevante entre los nacionalistas
modernistas después de 1948, aunque se elaborara con menor frecuencia que las
preocupaciones por la modernizacion econdmica y politica. Los nacionalistas parecian
temer que el conservadurismo sexual, articulado como preocupaciéon por el honor
familiar, hubiera sido en parte responsable del éxodo de refugiados y de la pérdida de
Palestina.

Las ¢lites nacionalistas no estaban equivocadas en este punto. Muchos refugiados
palestinos parecen haber abandonado sus hogares para proteger el honor familiar
depositado en la proteccion de los cuerpos de las mujeres de la familia. Investigaciones
contemporaneas en el Libano, Jordania y los Territorios Ocupados indican que esta
cuestion fue discutida con frecuencia entre palestinos comunes. Escribe Julie Peteet:

Durante la década de 1940, el pensamiento popular palestino [en el Libano de los
anos setenta] sostenia que las mujeres eran objetivo de la camparnia destinada a vaciar



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

Palestina de sus habitantes nativos. De hecho, afirmaba que los ataques contra
mujeres se llevaron a cabo con pleno conocimiento y anticipacion de que las nociones
arabes de honor incitarian a los palestinos a retirar a sus familias del camino del
peligro.*®

Con base en su investigacion en los Territorios Ocupados en la década de 1980, Kitty
Warnock ofrece un relato similar:

La supremacia de esta exigencia [la proteccion por parte de los hombres de las
mujeres frente a todo peligro, pero en particular frente a la impureza sexual] sobre
otros aspectos del honor se evidencio en 1948, cuando muchas de las familias
palestinas que huyeron de sus hogares lo hicieron principalmente por temor a que sus
mujeres fueran violadas por soldados sionistas. Este era un temor antiguo, pero uno
que los sionistas, aparentemente mediante un cuidadoso estudio preparatorio de la
sociedad palestina, habian comprendido que seguia siendo potente.”’

De modo similar, un refugiado palestino en el Libano que se habia convertido en dirigente
del Movimiento de Resistencia le relatd a Rosemary Sayigh:

Uno de los errores politicos de nuestra dirigencia fue que no impidieron la evacuacion.
Deberiamos habernos quedado. Yo tenia un fusil y una Sten. Mi padre me dijo: “Los
sionistas vienen, ya sabes lo que les hacen a las chicas; toma a tus dos hermanas y
vete al Libano”. Yo le dije: “Prefiero dispararles a mis hermanas, y dispararles a
todos ustedes [para asegurar no perder el honor familiar], y guardar la ultima bala
para mi. Eso seria mejor que irnos”. Después tomaron nuestro pueblo y me
arrestaron.”®

Sayigh deja en claro que “la masa de campesinos estaba aterrorizada no solo por el ataque
militar, sino también por la violacion. (...) La obligacion de los hermanos de proteger a
sus hermanas se convirti6 en causa de conflicto en muchas familias, en particular cuando
esa obligacion chocaba con el patriotismo del hombre joven™.?* Existen otras indicaciones
de una brecha generacional entre algunos hombres jovenes y mayores respecto de las
definiciones de honor. Una refugiada, que habia sido adolescente durante el desarraigo,
informdé que, cuando su hermano insistié ante su padre en que no abandonaria Palestina,
“mi padre le hablo del honor y de sus hermanas -no habia conciencia politica en la vieja
generacion”.?® Varios refugiados de la guerra de 1948 entrevistados por Nafez Nazzal a
comienzos de los afos setenta aludieron de manera implicita o directa a agresiones
sexuales, o al temor de agresiones sexuales, como un incentivo para abandonar
Palestina.?’ Estos relatos también indican que, como todas las identidades,* las
identidades palestinas no eran ni son homogéneas, unitarias o particularmente estables, y
a menudo se hallan imbricadas con otras identidades, ubicaciones y creencias.

En un estudio de refugiados de la guerra de 1967 que se encontraban en Jordania en el
periodo inmediatamente posterior a esa guerra, casi un tercio de una muestra aleatoria de
100 familias “mencion6 el temor a la deshonra como una de las razones principales para
marcharse”,* lo que sugiere que estas cuestiones siguieron siendo relevantes para muchos



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

palestinos casi veinte afios después de 1948. No resulta sorprendente, entonces, que
muchos nacionalistas probablemente hayan considerado que las concepciones del honor
vinculadas a la proteccion de los cuerpos de las mujeres fueron al menos parcialmente
responsables de la derrota de 1948.

El acontecimiento que simbolizé con mayor fuerza la violacién del honor y que resulta
mas evocador de la guerra de 1948 para muchos palestinos es la masacre en la aldea
jerusalemita de Deir Yassin. En la madrugada del 9 de abril de 1948, fuerzas judias
invadieron Deir Yassin -que habia firmado un pacto de no agresion con un asentamiento
judio cercano- y mataron a muchos de sus habitantes.>* Las mujeres que permanecieron
con vida fueron violadas, y las casas fueron saqueadas y dinamitadas, ametralladas y
atacadas con granadas.*

Me interesan varias cuestiones relacionadas con esta masacre, tales como: ;hasta qué
punto la respuesta civil, presa del panico, ante la masacre estuvo vinculada al temor a la
posibilidad de agresiones sexuales por parte de las fuerzas sionistas? ;Coémo han
abordado los debates intelectuales sobre la guerra de 1948 el impacto de los cédigos
existentes de proteccion de las mujeres en el éxodo de refugiados? ;Por qué los activistas
nacionalistas palestinos del periodo posterior a 1948 evitan tratar esta cuestion?

Al incorporarnos a la discusion prolifica y persistente sobre “por qué se fueron los
palestinos” durante la guerra de 1948, deben considerarse una serie de cuestiones
metodologicas y éticas importantes. En primer lugar, resulta muy dificil separar lo
ocurrido durante la guerra en general, y durante la masacre de Deir Yassin en particular
-especialmente en lo relativo a la existencia y prevalencia de agresiones sexuales- de las
exigencias de las narrativas politicas y de las incertidumbres de la memoria.

En segundo lugar, aunque existe evidencia significativa de que la masacre de Deir Yassin
tuvo un impacto enorme mas alld de la aldea, no podemos saber sin investigacion
sistematica entre refugiados inmediatamente posteriores al éxodo (investigacion que no
existe), si la preocupacion por el honor familiar fue una inquietud significativa para la
mayoria, algunos, pocos o ninguno de los civiles que se marcharon. El altimo escenario -
ninguno- parece ser el menos probable, dadas las preocupaciones generales de los
refugiados (discutidas antes) y la naturaleza de las respuestas populares a la masacre de
Deir Yassin en particular (discutidas mas adelante). A pesar de estas limitaciones, un
examen de las implicaciones de género de la masacre de Deir Yassin es crucial,
especialmente dada la importancia simbdlica del acontecimiento en los relatos sobre la
guerra de 1948. Sorprendentemente, el debate continuo sobre “por qué se fueron los
palestinos” en 1948 ha ignorado en gran medida las implicaciones de género para el éxodo
en general, y para las respuestas a la masacre de Deir Yassin en particular.

Por ultimo, si bien la evidencia existente indica preocupacion por el honor familiar entre
al menos algunos refugiados de 1948, también sugiere que marcharse fue probablemente
la respuesta mas racional de los civiles, dadas las agresiones fisicas, bombardeos, tiroteos
y la inanicién provocada por el asedio sistematico, asi como el dramatico desequilibrio
de poder entre la poblacion palestina (armada y civil) y las fuerzas judias. Es irobnicamente

8



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

consistente con el tratamiento excepcionalista, a menudo, del conflicto palestino-israeli
en el plano internacional que las discusiones sobre el problema de los refugiados
palestinos no asuman el derecho de retorno de estos refugiados e incluyan con frecuencia
un subtexto que culpa a los civiles por abandonar una zona de guerra.

Diversos relatos han discutido la ocurrencia de agresiones sexuales durante la masacre de
Deir Yassin. El inspector asistente Richard Catling, investigador britdnico de la masacre,
describi6 la dificultad de obtener declaraciones de mujeres “histéricas” que
permanecieron con vida. Estas mujeres, escribio,

a menudo se derrumban (...) mientras se registra la declaracion. No hay duda, sin
embargo, de que muchas atrocidades sexuales fueron cometidas por los judios
atacantes. Muchas jovenes escolares fueron violadas y luego masacradas. Mujeres
ancianas también fueron manoseadas [molested].>

Estas mujeres y nifias que sobrevivieron a la masacre fueron entrevistadas en la aldea de
Silwan por Catling y por “un médico, una enfermera y una representante de la Union de
Mujeres [Arabes]”.3” Otros informes sobre agresiones sexuales durante la masacre de Deir
Yassin aparecen en la version francesa de O Jerusalem:

Safiyeh Attiyeh, una mujer de 41 arios, vio a un hombre bajarse los pantalones y
lanzarse sobre ella. “Grité”, dijo, “pero a mi alrededor otras mujeres también estaban
siendo violadas. Luego nos arrancaron la ropa y jugaron con nuestros pechos mientras

hacian gestos obscenos”.**

La posibilidad de ataques contra nifias y mujeres palestinas similares a los que se informé
que ocurrieron en Deir Yassin preocupd a muchos refugiados y afectd sus decisiones de
huir durante la guerra, segun numerosos relatos. Estas narrativas indican que parte del
impacto de la masacre de Deir Yassin no fue solo que una “aldea pacifica” hubiera sido
tan brutalizada por fuerzas sionistas, sino que los cuerpos de nifias y mujeres fueron
violados mediante violencia fisica “no sexual”!' ademas de suftir agresiones sexuales y
desnudamiento, transgrediendo las normas del honor y generando un gran temor entre las
familias. Salma Khadra Jayyusi, que vivia en Jerusalén en ese momento, inform6 en un
ensayo reciente sobre la masacre de Deir Yassin que “rapidamente circularon rumores
sobre violaciones y carniceria a sangre fria”.** De modo similar, Hala Sakakini escribi
en su diario:

Ultimamente, desde la masacre de Deir Yasin, hemos estado pensando seriamente en
dejar Jerusalén. Han llegado las historias mds terribles de testigos que han escapado
de esta masacre increible. Nunca pensé que los judios pudieran ser tan crueles, tan
barbaros, tan brutales. Mujeres embarazadas y nifios fueron torturados hasta la
muerte, jovenes mujeres fueron desnudadas, humilladas y obligadas a pasar por los
barrios judios para que las multitudes les escupieran.*

' Los cuerpos de las mujeres fueron violentados mediante formas de violencia fisica que no eran
necesariamente sexuales en sentido estricto, pero que igualmente constituyen violaciones profundas del
cuerpo y de la dignidad. Nde la T.

9



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

Muchos refugiados palestinos de 1948 entrevistados por Nazzal en los afios setenta
también mencionaron la masacre de Deir Yassin como un fuerte impulso para el éxodo;
informaron haberse enterado por las radios de las aldeas y por periddicos que traian
quienes habian viajado a la ciudad.*’ Para estos refugiados, parte del impacto de la
masacre estuvo claramente vinculado a la amenaza de agresion sexual.*? El espectro de la
masacre de Deir Yassin, en particular como ejemplo de la posibilidad de violacion de los
cuerpos de las mujeres, también aparecid en entrevistas con refugiados de 1967 en
Jordania, la mayoria provenientes de las zonas de Jerusalén y Jericd en Cisjordania. Mas
de un tercio eran “viejos refugiados”, desplazados tanto en 1948 como en 1967.%

Muchos relatos han abordado la masacre de Deir Yassin como un punto de inflexion en
la guerra arabe-israeli de 1948. La masacre pasd a epitomizar la disposicion de los
sionistas a cometer atrocidades para establecer un Estado. La circulacion de noticias y
propaganda sobre esta masacre contribuy6 sustancialmente al colapso de la moral y al
aumento del panico entre los palestinos. Segiin Simha Flapan, la masacre “es considerada
por la mayoria de los historiadores como la causa directa de la huida de los arabes de
Haifa el 21 de abril y de Jaffa el 4 de mayo, y del colapso final de las fuerzas de combate
palestinas”.* Jacques de Reynier, jefe de la delegacion en Palestina del Comité
Internacional de la Cruz Roja durante las hostilidades de 1948, lleg6 a la escena un dia
después de ocurrida la masacre:

El asunto de Deir Yassin tuvo repercusiones inmensas. La prensa y la radio
difundieron la noticia por todas partes entre arabes y también entre los judios. De este
modo se construyo un terror general entre los drabes, un terror habilmente fomentado
por los judios. En ambos bandos, se convirtio en un argumento politico, y los
resultados fueron tragicos. Impulsados por el miedo, los arabes abandonaron sus
hogares para encontrar refugio entre sus parientes. (...) Finalmente, cerca de 700.000
drabes se convirtieron en refugiados, dejando todo atras en su prisa, con la unica
esperanza de evitar el destino de la gente de Deir Yassin.*

Musa al-"Alami escribi6 en su biografia:

Al principio, la huida darabe de Palestina fue apenas un goteo, compuesto en su
mayoria ya sea por habitantes de asentamientos aislados (...) o por algunas de las
familias mas acomodadas que, presintiendo problemas, siguieron la inmemorial
costumbre arraigada en la vida del desierto de trasladarse a otro lugar hasta que todo
pasara. Pero en abril se difundio la noticia -y no perdio nada en el camino- de que el
Irgun Zvai Leumi habia perpetrado una espantosa masacre en la gente de Deir Yasin,
una pequeria aldea al oeste de Jerusalén, arrojando 250 cuerpos, todos de ancianos,
mujeres o ninos, al pozo del pueblo, y conduciendo a los pocos sobrevivientes
desnudos en camiones hasta las afueras de Jerusalén; y a esto le siguio, pocos dias
después, la noticia de una masacre similar en Nasir-ed-Deir [sic],*® cerca de
Tiberiades. Entonces el miedo se apodero del campo, y el goteo de refugiados se
convirtio en una inundacion.*’

10



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

Menachem Begin, miembro del Irgun Zvai Leumi, una de las organizaciones militares
sionistas radicales involucradas en la masacre, sostuvo que, aunque en Deir Yassin no se
cometieron “atrocidades judias”, la difusion publica de tales hechos por parte de
propagandistas “nos ayudo6” al crear “panico” entre los palestinos:

El pueblo de Kolonia, que anteriormente habia rechazado cada ataque de la Haganah
[el ejército sionista formal], fue evacuado de la noche a la manana y cayo sin mas
combate. Beit-lIksa también fue evacuado. (...) No fue lo que ocurrio en Dir Yassin,
sino lo que se invento sobre Dir Yassin lo que ayudo a abrir el camino a nuestras
victorias decisivas en el campo de batalla. (...) Todas las fuerzas judias procedieron a
avanzar por Haifa como un cuchillo atravesando manteca. Los arabes comenzaron a
huir en panico, gritando: “;Dir Yassin!”.*

Elrelato de Begin forma parte de un debate persistente acerca de si existio un plan sionista
deliberado para vaciar las aldeas de sus residentes palestinos. Las definiciones operativas
de “coerciéon” han sido cruciales en este debate. ;A cuantos palestinos se expulsod
literalmente a punta de pistola? ;Cuéntos se fueron porque “simplemente” tenian miedo?
(Sus temores estaban justificados o eran imaginarios? ;Se vaci6 el pais de mas de 700.000
personas como resultado de una operacion sistematica y planificada, o fue el resultado de
facto de la guerra?+®

Benny Morris, por ejemplo, sostiene que “el problema de los refugiados palestinos nacid
de la guerra, no por designio, judio o 4rabe. Fue en gran medida un subproducto de los
temores arabes y judios ante los combates prolongados y amargos que caracterizaron la
primera guerra israelo-arabe; en menor medida, fue una creacion deliberada de
comandantes militares y politicos judios y arabes”.*® Insiste, en una respuesta posterior a
criticas de Norman Finkelstein y Nur Masalha, en que el “Yishuv”’ no tuvo una politica
de expulsion planificada y sistematica.>!

Finkelstein, en cambio, argumenta que “la politica sionista fue siempre una politica de
expulsion”, y que la documentacion historica de Morris respalda tal conclusion, aun si
Morris no llegd a formularla.>> Nur Masalha sostiene que la documentacion de Morris,
asi como el propio analisis de Masalha de documentos en hebreo, indica con fuerza la
existencia de una “politica de transferencia” sionista respecto de la poblacion palestina
durante la guerra de 1948. Ademas, Masalha pregunta: “;Importa al final si esa politica
fue efectivamente formulada, o si fue simplemente de facto y claramente comprendida en
todos los niveles de toma de decisiones militares y politicas?”.5* Simha Flapan sostiene
de manera similar que el “Plan Dalet” del ejército sionista delined sistematicamente un
plan para destruir y vaciar aldeas de sus poblaciones palestinas:

El aspecto psicologico de la guerra tampoco fue descuidado. Al dia siguiente de que
el plan entro en vigor, el periodico libanés al-Hayat cito un volante lanzado desde el
aire y firmado por el comando de la Haganah en Galilea: “No deseamos combatir a
la gente comun que quiere vivir en paz, sino solo al ejército y a las fuerzas que se estan
preparando para invadir Palestina. Por lo tanto (...) todas las personas que no
quieran esta guerra deben marcharse junto con sus mujeres y sus ninos para estar a

11



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

salvo. Esta va a ser una guerra cruel, sin misericordia ni compasion. No hay razon
para que se pongan en peligro”. Qué tan cruel e implacable era aquello ya quedaba
claro a partir del ejemplo de la masacre de Dir Yassin.>*

Como ya se mostrd, a pesar de los desacuerdos respecto de la intencion y la politica
sionistas, existe amplio consenso, en estos y otros relatos, en que la respuesta publica a
la masacre de Deir Yassin fue sumamente importante para producir un panico que condujo
al éxodo.** Sin embargo, de manera significativa, la mayoria de las discusiones sobre la
masacre y los debates sobre “por qué se fueron los palestinos” evitan abordar la
posibilidad de que el temor a la agresion sexual haya sido un objetivo de esta “guerra
psicologica” y que haya afectado de forma considerable el éxodo de refugiados pese a
que multiples indicios provenientes de refugiados palestinos sefialan que la significacion
e impacto de la masacre se vincul6 en parte con reportes y temores de agresiones sexuales.

Las implicancias de la respuesta a la pregunta “;por qué se fueron los palestinos?” van
mas alla de la repatriacion y la compensacion, y han sido importantes para definir el
nacionalismo palestino del siglo XX. Sostener que los palestinos se fueron
“voluntariamente” en 1948 implicaba que no estaban significativamente ligados a la
tierra, reforzando un argumento sionista tradicional segiin el cual los palestinos no
existian como una comunidad nacional moderna y podian asentarse sin dificultad en otras
partes del Mundo Arabe. La ausencia de una identidad nacional de ese tipo, evidenciada
por un éxodo voluntario, también implicaba que no existia una base legitima para un
Estado palestino independiente.

La adhesion a bases de honor vinculadas a la proteccion de las mujeres encajaba
perfectamente en el relato sionista sobre el atraso palestino, y un punto de vista similar
fue adoptado por la mayoria de los nacionalistas palestinos seculares. Una posible
explicacion para el silencio en torno al género en los andlisis arabes y palestinos de la
derrota de 1948 puede ser la incongruencia percibida entre preocupaciones
“tradicionales” sobre la proteccion de los cuerpos de las mujeres (y, por ende, del honor
familiar) y reivindicaciones modernistas de la condicion de nacion. Los nacionalistas
entendian tales concepciones del honor como obsticulos para la autodeterminacion
nacional en el contexto palestino, y este punto de vista se volvio particularmente
estridente con la intensificacion de la actividad politica hacia fines de la década de 1960,
cuando crecientes nimeros de jovenes palestinas se involucraron en la actividad
nacionalista, incluida la militar.

RESPUESTAS DE INTELECTUALES “TRADICIONALES” Y “ORGANICOS” A
LA DERROTA DE 1967

Como ocurri6 en 1948, los relatos autocriticos arabes y palestinos explicaron la guerra de
1967 en términos de una victoria de la modernidad occidental y sionista -organizacion,
ideologia unificada, poder militar y desarrollo econdmico- sobre el “atraso” éarabe y
palestino; feudalismo, corrupcion, desunion y competencia nacional, desorganizacion

12



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

militar y subdesarrollo econémico. En esta seccion, utilizo el trabajo de dos intelectuales
arabes y las ideologias y practicas de los partidos palestinos de izquierda nacionalista
posteriores a 1967 como evidencia de esta adopcion continuada y acritica del marco
modernidad—atraso para explicar crisis politicas en el Mundo Arabe. También discuto las
implicancias y contradicciones de estos discursos modernistas respecto del género.

Sadiq Jalal al-*Azm, profesor de filosofia europea moderna en la Universidad de Damasco
y autor de numerosas obras influyentes en arabe,*® ha sido uno de los modernistas mas
conocidos del Mundo Arabe desde 1967. En su ampliamente celebrado Autocritica tras
la derrota (1968), al-"Azm comparé la guerra drabe-israeli de 1967 con la guerra ruso-
japonesa de 1904, argumentando que Japdn gand su ataque militar sorpresivo contra el
Imperio ruso porque habia aprendido y copiado los modos de librar batallas de las
“civilizaciones modernas” y, en consecuencia, desarrolld “industria, tecnologia,
investigacion cientifica organizada y formacion de habilidades”.’” En contraste con los
rusos en el periodo posterior a 1904, que aprendieron de sus errores, los arabes, sostiene
al-°‘Azm, han intentado “eludir las responsabilidades por la derrota [de 1967] (...) y
atribuirla a fuerzas externas sobre las que no tenemos control, lo cual nos ha permitido
justificarnos frente a la vergiienza y frente a nuestro incumplimiento de responsabilidades
hacia la causa éarabe principal y hacia (...) la civilizacion moderna en general”.’® De
manera similar a las criticas de Zurayk y al-"Alami veinte afios antes, la Critica del
pensamiento religioso (1969) de al-‘Azm llamaba a un “analisis critico y cientifico” que
reconociera que “el cadaver de la sociedad feudal tradicional ha sido despedazado por la
maquina, y sus huesos se han desmoronado bajo el peso de la organizacion econdmica y
social moderna, y con ello ha pasado la actitud fatal, positiva, hacia la religion”.*® Sostenia
que uno de los problemas mdas importantes que debian abordar directamente los
intelectuales y activistas arabes era la “lucha entre la ciencia y la religion (el islam, en
nuestro caso)”.%°

En una entrevista conmemorativa del trigésimo aniversario de la guerra de 1967, al-*Azm
recordd como ¢l y otros intelectuales drabes creian que el ala radical del movimiento de
liberacion arabe debia desafiar las tendencias nacionalistas mas conservadoras y las
ideologias islamistas debido a “la capacidad de ese cuerpo de pensamiento para
reproducir continuamente valores de ignorancia, fabricacion de mitos, atraso,
dependencia y fatalismo, e impedir la propagacion de valores cientificos, secularismo,
[lustracion, democracia y humanismo”.®' Al-°'Azm entendia la “modernizacion” de la
sociedad arabe como un “proyecto cultural” necesario para completar el renacimiento
arabe iniciado a fines del siglo XIX.%?

De modo similar, Hisham Sharabi ha sostenido que, en lugar de la ruptura limpia con la
“tradicion” que ocurri6 durante el Renacimiento europeo, el “despertar arabe” (nahda) de
fines del siglo XIX “no logr6 una trascendencia genuina de las estructuras heredadas de
pensamiento y de organizacion social (incluida la econdmica y politica), y (...) no alcanzé
a comprender la verdadera naturaleza de la modernidad”.®* “Que una sociedad no sea
moderna en el mundo contemporaneo”, argumenta, “‘exige un precio paralizante. (...) La
modernidad, en uno de sus aspectos mas vitales, deberia ayudar tanto al individuo como

13



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

a la sociedad a realizar su mayor potencial”.** Sharabi sostiene que el Mundo Arabe es
una “sociedad neopatriarcal”, que define como

una estructura socioeconomica dependiente y no moderna [que] representa la
sociedad esencialmente subdesarrollada. Su caracteristica mas extendida es una
suerte de impotencia generalizada, persistente y aparentemente insuperable: es
incapaz de funcionar como un sistema social o politico integrado, como una economia
o como una estructura militar. Posee todos los rasgos externos de la modernidad y,
sin embargo, carece de la fuerza interna, la organizacion y la conciencia que
caracterizan a las formaciones verdaderamente modernas.®

Sharabi difiere de al-'Azm (y de la mayoria de los modernistas arabes varones) por su
atencion explicita al género. Asocia directamente las estructuras patriarcales con la
tradicién y considera que una reestructuracion mas igualitaria de la familia y de las
relaciones de género y sexuales forma parte de la busqueda modernista. Citando a la
feminista egipcia Nawal El Saadawi, sostiene que el cambio en el orden de género
requiere “nuevos modos de crianza, basados en la completa igualdad entre hombres y
mujeres en todas las etapas de la vida, desde el nacimiento hasta la muerte; una igualdad
en derechos y deberes dentro y fuera del hogar, y en la educacion de los nifios™.* Sharabi
concibe un movimiento de liberacion de las mujeres arabes como un “detonador”
potencial que, si “se le permite crecer y afirmarse, (...) se convertird en el escudo
permanente contra la regresion patriarcal, la piedra angular de la modernidad futura”.®’

Los tres principales partidos de izquierda nacionalista que actuaron en el escenario
palestino en el periodo posterior a 1967 -el Partido Comunista (PC), el Frente Popular
para la Liberacion de Palestina (FPLP) y el Frente Democratico para la Liberacion de
Palestina (FDLP)- compartian esta creencia en el “atraso” arabe, indicando que la
evaluacion de los conquistadores habia sido interiorizada por muchos de los conquistados
(o al menos por sus contraélites). Esta vision incluia la conviccion de que identidades
“tradicionales” (familiares, aldeanas y religiosas) debian ser superadas por una identidad
nacionalista unitaria que permitiera la movilizacion y condujera eventualmente a un
Estado socialista racional-burocratico.®® Por ejemplo, Leila Khaled observé en 1971:

Como miembro del Movimiento Nacionalista Arabe, fui entrenada para ser consciente
del pasado, el presente y el futuro. Los pueblos y sociedades subdesarrollados
tipicamente carecen de conciencia del presente y del futuro, pero esa conciencia es
imprescindible si hemos de ser duefios de nuestras vidas y nuestro entorno. No
podemos superar el pasado y sus ideologias paralizantes si no adquirimos una
conciencia libre. Los pueblos subdesarrollados viven por el destino;, miran con
nostalgia a un “pasado dorado”. Mi pueblo y yo sufrimos estas debilidades, pero
también estamos viviendo en el proceso continuo de la historia e intentamos
determinar nuestro futuro en lugar de atarnos a un pasado muerto. El valor de la
conquista de Palestina por el imperialismo y el sionismo obligo a algunos de nosotros
a reexaminar por nosotros mismos los fundamentos de nuestra sociedad. Descubrimos

14



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

que nuestra sociedad estaba podrida, era tradicional, no progresista. Nuestra derrota
fue, efectivamente, nuestra salvacion, nuestro medio de regeneracion y renovacion.®

Con el incremento de la actividad nacionalista (incluida la militar) de las mujeres y las
necesidades de movilizacion intensificadas tras 1967 en Jordania y el Libano, estos
partidos abordaron cuestiones de género de manera ad hoc.” Por ejemplo, la mayor
exposicion de las mujeres a la posibilidad de agresiones sexuales en el marco de la
actividad politica intensific6 consignas como “la tierra antes que el honor”.”" Sin
embargo, esa consigna “simplemente priorizaba el nacionalismo por sobre el ‘honor’
[depositado en el control de los cuerpos de las mujeres y su actividad sexual]”.”? Tampoco
abordaba la subordinacion estructural de las mujeres respecto de los hombres en el
matrimonio, la custodia de los hijos, la herencia, la movilidad, la dependencia econoémica
y una division sexual del trabajo. Como observa Peteet:

Las mujeres palestinas fueron movilizadas menos con la intencion de instaurar una
nueva division del trabajo y mas con la intencion de que sirvieran en una capacidad
de apoyo para hacer funcionar la institucion social de la Resistencia, y como parte de
un plan concertado para reforzar, aunque no alterar radicalmente, los estandares
sociales de la comunidad palestina. Su participacion en la politica formal se convirtio
en un indicador de modernizacion, radicalismo, progresismo y desarrollo social, y en
una senal de rechazo del “pasado atrasado”, al que palestinos, intelectuales y gente
comun por igual, suelen atribuir un papel decisivo en facilitar el control sionista sobre

Palestina.™

La transformacion de las relaciones de género no fue un aspecto claramente articulado de
la agenda modernizadora de ninguno de estos partidos hasta que mujeres de izquierda
nacionalista plantearon desafios a partir de fines de la década de 1970. Incluso entonces,
los partidos permanecieron inconsistentes en cuanto a sus ideologias y practicas respecto
del género. En particular cuando eran confrontados por activistas, los partidos de
izquierda nacionalista interpretaron un orden de género inequitativo como un aspecto de
“las viejas costumbres” que debia cambiar; las mujeres debian poder trabajar en la esfera
“productiva” del trabajo asalariado y participar en la actividad nacionalista. Sin embargo,
una transformacion completa del orden de género no coincidia con los intereses de la
mayoria de los hombres, especialmente por sus implicancias para una division sexual del
trabajo en la que las mujeres seguirian siendo principalmente responsables del trabajo
doméstico y el cuidado infantil, incluso si ademas estdn empleadas formalmente o activas
politicamente en movimientos sociales.

Esta ambivalencia respecto del género también puede explicarse, en parte, por las
tradiciones liberales y marxistas que la izquierda palestina combino con el nacionalismo.
Como han demostrado académicas feministas, la teorizacion de tradicion y modernidad
por parte de teoricos sociales varones, liberales y marxistas, se ha basado a menudo en
supuestos de género sobre el mundo social.” Tedricos liberales, por ejemplo, crearon
categorias “modernas” universalizadas de ciudadano y trabajador que por definicion
existian en la esfera publica y estaban compuestas exclusivamente por hombres.”” La

15



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

reificacion de la distincion entre esfera publica y privada facilitd este proceso.”® Estas
ideologias han relegado tradicionalmente lo que ocurre en la esfera privada al ambito de
lo “natural” y, por lo tanto, de lo inmutable, dejando relativamente intactas las relaciones
patriarcales dentro del hogar e ignorando los modos en que el género estructura y se
reproduce en ambas “esferas”.

Marx y Engels también presuponian esta division, sosteniendo que los procesos
historicos, econdmicos y politicos importantes existian en la esfera publica.”” En lugar de
abordar el género como otro eje de desigualdad, Marx y Engels redujeron la opresion de
las mujeres en la familia al surgimiento de la propiedad privada, convirtiéndola en un
epifenomeno del capitalismo que se transformaria con la incorporacion de las mujeres a
la esfera publica.” De hecho, Marx parece haber conservado “una nocion idealizada de
las relaciones familiares [que estaban] (...) contaminadas por relaciones econdmicas
capitalistas”.”

Esta division generizada entre lo publico y lo privado es relevante en los discursos
modernistas 4rabes en general,®® incluidos los discursos feministas. Cuando los
izquierdistas palestinos varones abordan la desigualdad de género, a menudo la ven como
un epifendmeno de la opresion nacional o de clase.®' La liberacion de las mujeres, a su
vez, se entiende como ampliamente dependiente de la participacion de las mujeres en el
trabajo asalariado en la esfera publica y suele distinguirse de la libertad sexual o de una
transformacion de la division sexual del trabajo; estas dos ultimas se asocian con
discursos feministas occidentales.®

CONCLUSION

En respuesta a las derrotas arabes en las guerras de 1948 y 1967, los modernistas
comenzaron a preocuparse por superar lo que percibian como una causa importante de
esas derrotas: el “atraso” economico, politico y social. Estos relatos arabes llamaban a la
“modernizacion’: la transformacion de economias dependientes en economias avanzadas,
y de politicas basadas en la aldea y el clan en ordenes politicos sustentados en una
identidad nacionalista moderna y unitaria (a veces panarabe). Si bien con frecuencia se
trataba de estrategias defensivas frente a un orden econdémico y politico internacional
terriblemente desigual, asi como frente a crisis en el Mundo Arabe, los modernistas 4rabes
por lo general no lograron reconocer que existen posibilidades emancipatorias y
represivas tanto en los proyectos “modernistas” como en los “tradicionales”. En estos
relatos, la modernidad significa emancipacion, libertad, agencia y dinamismo, en
contraste con la tradiciébn, que significa opresion, servidumbre, pasividad y
estancamiento, reproduciendo asi distorsiones orientalistas.®?

Aunque los modernistas analizados en este articulo se han opuesto con firmeza al
proyecto colonizador europeo, por lo general no han examinado la naturaleza compleja
del marco discursivo modernidad—tradicion. La critica de Aziz al-Azmeh a las

16



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

representaciones europeas del “islam” en Europa resulta aplicable a muchos relatos
modernistas arabes sobre sus propias sociedades:

Entre las adquisiciones permanentes de las ciencias sociales y humanas estd la
constatacion de que las formas ideologicas y otras formas de representacion colectiva
son impensables sin cambio interno y anclaje estructural. (...) Esta adquisicion se
utiliza casi invariablemente en el estudio de ideologias contemporaneas, movimientos
de masas y otros fenomenos de las historias y realidades europeas. Pero no suele
utilizarse respecto de phenomena islamica, que se consideran genéricamente
cerrados, completamente exoticos, repelentemente misteriosos y radicalmente
excepcionalistas.®*

En lugar de estar “profundamente enraizadas”, las ideas y los fendmenos considerados
“tradicionales” o “modernos” a menudo son construcciones sociales y se rearticulan de
manera continua. Como sostuvo Eric Hobsbawm, las “tradiciones” con frecuencia son
inventadas con fines modernos.®* Mas atn: incluso cuando derivan de précticas indigenas
o precoloniales, las tradiciones se rearticulan continuamente dentro de contextos
historicos y culturales especificos.

Del mismo modo que los proyectos “tradicionales” y “modernistas” pueden tomar
multiples direcciones, también es problematico equiparar modernidad con emancipacion
de las mujeres y tradicion con opresion de las mujeres. Por un lado, se asume que la
modernidad requiere la reestructuracion de relaciones e instituciones sociales y politicas,
y en su formulacion ilustrada se basa en cuestionar la “autoridad de la tradicion, la
costumbre y el statu quo™.*® En ese sentido, tiene potencialidades emancipatorias para
cualquier grupo cuya opresion sea legitimada por la tradicion, la costumbre o el orden
vigente, porque pone en cuestion esos fundamentos.

Por otro lado, aquello que se construye discursivamente como moderno a menudo ha
reproducido, rearticulado y legitimado la desigualdad de género. Los proyectos
modernistas también crean sus propias mitologias, que se naturalizan y se presentan como
verdades, como la idea de identidades esenciales y unitarias basadas en la pertenencia a
un grupo (nacional, de género, sexual, lingiiistica, racial-¢étnica o de clase) y la idea de
que la identidad apropiada solo necesita ser despertada. Esto desconoce los modos en que
las identidades, al igual que las tradiciones, son articulaciones “modernas” al servicio de
propositos contemporaneos (y a veces validos). Ademas, las construcciones formales de
estas identidades -por lo general llevadas a cabo por élites intelectuales o lideres
autoproclamados- suelen requerir un disciplinamiento que intenta reprimir, subsumir o
reconstruir cosmovisiones preexistentes, asi como otras ubicaciones e identidades, que a
menudo se consideran amenazantes para la supervivencia del grupo. Un cuerpo de
literatura ya sustantivo demuestra, por ejemplo, que la desigualdad de género parece ser
un ingrediente constitutivo de las ideologias y practicas nacionalistas, aunque este aspecto
del nacionalismo es frecuentemente disputado por mujeres nacionalistas.®’

Por ultimo, parece fundamental que una revision académica de las guerras de 1948 y 1967
reconozca que la consideracion del género y una interrogacion de la identidad nacional

17



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

pueden transformar y complejizar las historias narradas sobre estos acontecimientos.
Siguen faltando las voces y preocupaciones de las nifias y mujeres que se convirtieron en
refugiadas en 1948 y 1967. Como han senalado Ritu Menon y Kamla Bhasin a propoésito
de las narraciones historicas de la Particion de India de 1947, el uso de narrativas de
mujeres hindies, musulmanas y sijs:

permite que las mujeres, hablando por si mismas, sean escuchadas -en ocasiones
desafiando, en ocasiones coincidiendo, en ocasiones interrogando los ‘hechos’
historicos, insinuandose en el texto y, con ello, obligando a una lectura diferente. La
yuxtaposicion de la historia documentada y la historia personal fuerza una
reexaminacion de lo que James Young llama la ‘actividad misma de narrar la
historia’, y del reconocimiento de que la ‘legitimidad de las fuentes historicas no
puede descansar unicamente en su elemento factual’. Este tipo de conocimiento (...)
esta impregnado (...) de la profunda comprension de que el significado de los
acontecimientos historicos nunca puede quedar definitivamente fijado .

Por qué se fueron las mujeres palestinas en 1948 y 1967? ;Cémo experimentaron de
manera diversa esa partida en tanto mujeres, en tanto palestinas, en tanto aldeanas, en
tanto nacionalistas, en tanto campesinas, en tanto burguesia urbana, en tanto musulmanas
o cristianas, en tanto estudiantes, hermanas, esposas, madres o hijas? ;Qué piensan sobre
el “honor”, el “desarraigo” y “la tierra antes que el honor”? Estas preguntas deben
abordarse, no como historias marginales frente a los “hechos mas importantes™ sobre
1948 y 1967, sino como parte del modo en que esos periodos se reconstituyen y se
reconsideran.

NOTAS

Nota de la autora: Una version anterior de este articulo puede encontrarse en mi tesis doctoral
(1997), cuya investigacion y redaccion fueron financiadas por un premio de tesis 1995 del Joint
Committee on the Near and Middle East del Social Science Research Council y del American
Council of Learned Societies, una Dissertation Grant in Women s Studies de 1996 de la Woodrow
Wilson National Fellowship Foundation,una Robin I. Thevenet Summer Research Grant de 1996
del University of Michigan Women's Studies Program, y una beca de tesis por un cuatrimestre de
la Horace H. Rackham School of Graduate Studies de la University of Michigan. Presenté algunas
de las ideas discutidas en este articulo en una ponencia en la reunioén anual de 1998 de la Middle
East Studies Association en Chicago. Agradezco las sugerencias muy utiles de las/los evaluadores
de IJMES. También agradezco a Suparna Bhaskaran, Rochelle Davis, Jeannie Dillman, Ellen
Fleischmann, Jean Gregorek, Janet Hart, Jim House, Mary Layoun, Sonya Rose y Salim Tamari
por leer y comentar borradores anteriores.

1. Constantine K. Zurayk, The Meaning of the Disaster, trans. R. Bayly Winder (Beirut:
Khayat’s College Book Cooperative, 1956), 34.

2. Edward Said, The Question of Palestine (New York: Vintage Books, 1979); Maxime
Rodinson, Israel and the Arabs, trans. Michael Perl (New York: Pantheon Books, 1968).

3. Norman Bentwich and Helen Bentwich, Mandate Memories, 1918—1948 (London:
Hogarth Press, 1965), 68—69; Chaim Weizmann, “Zionism Needs a Living Content [1914],” in

18



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

The Zionist ldea: A Historical Analysis and Reader, ed. Arthur Hertzberg (Garden City, N.J.:
Doubleday & Company and Herzl Press, 1959), 576; Theodor Herzl, “The Solution of the Jewish
Question [1896],” in Zionist Writings: Essays and Addresses, Theodor Herzl, trans. Harry Zohn,
vol. 1 (January 1896—June 1898) (New York: Herzl Press, 1973), 31; idem, “Zionism [1899],” in
Zionist Writings: Essays and Addresses, Theodor Herzl, trans. Harry Zohn, vol. 2 (August 1898—
May 1904) (New York: Herzl Press, 1975), 121; Peretz Smolenskin “Let Us Search Our Ways
[1881],” in The Zionist Idea, 153; Theodor Herzl, “The Basel Congress [1897],” in Zionist
Writings, 1:155; idem, “The Jews as a Pioneer People [1899],” 71; idem, “The Zionist Deputation
in Palestine: A Travel Report [1898],” in Zionist Writings, 2:33-34; Louis Dembitz Brandeis, “The
Jewish Problem and How to Solve It [1915],” in The Zionist Idea, 519; Max Nordeau, “Zionism
[1902],” in The Zionist Idea, 245; Herbert Sidebotham, “British Interests in Palestine [1917],” in
From Haven to Conquest: Readings in Zionism and the Palestine Problem until 1948, ed. Walid
Khalidi (Washington, D.C.: Institute for Palestine Studies, 1971), 133; Edward Keith-Roach,
Pasha of Jerusalem: Memoirs of a District Commissioner under the British Mandate, ed. Paul
Eedle (New York: St. Martin’s Press, 1994). See also Ylana N. Miller, Government and Society
in Rural Palestine, 1920—1948 (Austin: University of Texas Press, 1985); and Mark LeVine, “The
Discourses of Development in Mandate Palestine,” in Arab Studies Quarterly 17 (1995): 95124,
4, Antonio Gramsci, Selections from the Prison Notebooks, ed. y trad. Quintin Hoare y
Geoffrey Nowell Smith (New York: International Publishers, 1971), 5-23. Gramsci usa el término
organic intellectuals en sentido amplio para indicar personas que cumplen roles ideologico—
culturales en la sociedad. Los/las “traditional” intellectuals son quienes, por su funcion formal en
la sociedad, se dedican a pensar y razonar.

5. Rashid Khalidi, Palestinian Identity: The Construction of Modern National
Consciousness (New York: Columbia University Press, 1997), 195.

6. Véase, por ejemplo, Partha Chatterjee, The Nation and Its Fragments: Colonial and
Postcolonial Histories (Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1993).

7. Esta desigualdad de género en la esfera privada se evidencia mejor en las leyes de estatuto
personal vigentes en la mayoria de los paises arabes, que codifican la ciudadania subordinada de
las mujeres al permitir que autoridades religiosas locales de distintas denominaciones regulen
deberes y derechos relativos a matrimonio, herencia, movilidad y custodia infantil de nifias y
mujeres. Aunque muchas feministas nacionalistas impugnaron estos codigos (Argelia es uno de
los ejemplos tempranos), tales impugnaciones generalmente no formaron parte de las agendas
modernizadoras de movimientos nacionalistas liderados por varones.

8. Judith Stacey y Barrie Thorne, “The Missing Feminist Revolution in Sociology,” en
Social Problems 32 (1985): 301-16; Joan Scott, “On Language, Gender, and Working-Class
History,” International Labor and Working-Class History 31 (1987): 1-13.

9. Khalidi, Palestinian Identity, 19.

10. Que estas atribuciones arabes sobre el sionismo sean verdaderas—y existe mucha
bibliografia que indica la naturaleza polimorfa del movimiento y de las comunidades judias—es
menos importante para los fines de este trabajo que las consecuencias de tales conceptualizaciones
en el mundo arabe en general y en Palestina en particular.

11. Musa al-"’Alami, ‘Ibrat Filastin (The Lesson of Palestine) (Beirut: Dar al-Kishaaf, 1949).
Todas las referencias a este trabajo se basan en una traduccioén abreviada, “The Lesson of
Palestine,” Middle East Journal 3 (1949): 373—-405.

12. Al-""Alami, “Lesson of Palestine,” 374.
13. Zurayk, Meaning, 38.
14. Ibid.

19



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

15. Ibid.

16. Ibid., 36.

17. Ibid., 39-40.

18. Al-""Alami, “Lesson of Palestine,” 380; Zurayk, Meaning, 25-26.

19. Al-""Alami, “Lesson of Palestine,” 397-99.

20. Salim Tamari, “Treacherous Memories,” mimeo en linea para presentacion en el
University of Chicago Symposium on Palestine, 21 February 1999.

21. Ted Swedenburg, Memories of Revolt: The 1936—1939 Rebellion and the Palestinian
National Past (Minneapolis: University of Minnesota Press, 1995), 78—79.

22. Julie Peteet, Gender in Crisis: Women and the Palestinian Resistance Movement (New
York: Columbia University Press, 1991), 224, n. 18.

23. Swedenburg, Memories of Revolt, 79.

24, Aunque no he podido rastrear de manera definitiva el origen de este eslogan, parece ser
una rearticulacion, por parte de activistas nacionalistas pos-1948, de modismos anticoloniales
sobre tierra, mujeres y honor que emergieron durante la revuelta campesina palestina de 1936—
39: ibid., 78-79.

25. Rosemary Sayigh y Julie Peteet, “Between Two Fires: Palestinian Women in Lebanon,”
en Caught Up in Conflict: Women's Response to Political Strife, ed. Rosemary Ridd y Helen
Callaway (London: Macmillan Education and Oxford University Women’s Studies Committee,

1986), 118.

26. Peteet, Gender in Crisis, 59.

27. Kitty Warnock, Land Before Honour: Palestinian Women in the Occupied Territories
(New York: Monthly Review Press, 1990), 23.

28. Rosemary Sayigh, Palestinians: From Peasants to Revolutionaries (London: Zed Books,
1979), 86.

29. Ibid., 86-87.

30. Ibid., 87.

31. Nafez Nazzal, The Palestinian Exodus from Galilee 1948 (Beirut: Institute for Palestine
Studies, 1978), 44, 74, 95.

32. Stuart Hall, Modernity: An Introduction to Modern Societies, ed. Stuart Hall (Oxford:
Blackwell Publishers, 1996), 613—19, 626-28.

33. Peter Dodd y Halim Barakat, River Without Bridges: A Study of the Exodus of the 1967
Palestinian Arab Refugees (Beirut: Institute for Palestine Studies, 1969), 45—49, 52.

34, El nimero de palestinos asesinados oscila entre 120 y 254, segtn la fuente. David Hirst,
en The Gun and the Olive Branch: The Roots of Violence in the Middle East, reed. (London:
Futura Mcdonald and Co., 1983), 124, 125, informd 254 palestinos asesinados (basado en
“Haganah Occupies Deir Yassin,” The New York Times, 13 April 1948, p. 7, col. 1). History of the
Haganah, citado en All That Remains: The Palestinian Villages Occupied and Depopulated by
Israel in 1948, ed. Walid Khalidi (Washington, D.C.: Institute for Palestine Studies, 1992),
inform6 que 245 aldeanos fueron asesinados. Segiin un reporte de The New York Times de abril
de 1948, “la mitad de las victimas eran mujeres y nifios; otras 70 mujeres y nifios de la aldea
fueron trasladados y luego entregados al ejército britanico en Jerusalén” (41l That Remains, 290—
91). Los investigadores de Bir Zeit University Sharif Kanani y Nihad Zitawi documentaron solo
120 palestinos asesinados y sostienen que el nimero de muertes fue inflado por fuentes palestinas
e israelies: citado en Baruch Kimmerling y Joel S. Migdal, Palestinians: The Making of a People
(New York: Free Press, 1993), 151, 346, n. 62. Para informacion historica y demografica sobre
Deir Yassin y la masacre, véase All That Remains, 289-92.

20



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

35. Hirst, Gun and the Olive Branch, 126-217.

36. Citado en Larry Collins y Dominique LaPierre, O Jerusalem (en inglés) (New York:
Simon & Schuster, 1972), nota al pie, 276.

37. Ibid., 275.

38. Dominique LaPierre y Larry Collins, O Jerusalem (en francés) (Paris: Editions Robert
Laffont, 1971), 289. Traducido para la autora por Tricia DeBorde.

39. Salma Jayyusi, “The End of Innocence,” en Remembering Deir Yassin: The Future of
Israel and Palestine, ed. Daniel M. McGowan y Marc H. Ellis (New York: Olive Branch Press,
1998), 31.

40. Hala Sakakini, Jerusalem and I: A Personal Record, 2.* ed. (Amman: Economic Press,
1990), 118, citado en Nathan Krystall, “The Fall of the New City, 1947—1950,” en Jerusalem
1948: The Arab Neighbourhoods and their Fate in the War, ed. Salim Tamari (Jerusalem and
Bethlehem: Institute of Jerusalem Studies and the Badil Resource Center, 1999), 108.

41. Distintos refugiados hacen referencias especificas a la masacre de Deir Yassin en sus
entrevistas en Nazzal, Palestinian Exodus, 30; 34; 52; 53, n. 96; 55, n. 104.

42. Ibid., 44.

43, Dodd y Barakat, River Without Bridges, 45, 10—11.

44, Simha Flapan, The Birth of Israel: Myths and Realities (New York: Pantheon Books,
1987), 94-95.

45. Jacques de Reynier, “Deir Yasin [1950],” en From Haven to Conquest, 765—66.

46. Este es un error en el texto original. La referencia es en realidad a la masacre en la aldea
de Nasir al-Din, cerca de Tiberias.

47. Sir Geoffrey Furlonge, Palestine Is My Country: The Story of Musa ‘Alami (New York:
Praeger Publishers, 1969), 154-55.

48. Menachem Begin, The Revolt: Story of the Irgun (New York: Henry Schuman, 1951),
164-65.

49. Para un panorama de este debate, véase Simha Flapan, Zionism and the Palestinians
(London: Croom Helm, 1979), esp. cap. 8; idem, Birth of Israel; Walid Khalidi, Why Did the
Palestinians Leave? An Examination of the Zionist Version of the Exodus of 1948 (s.l., s.f.,, c.
1960); idem, “Benny Morris and Before Their Diaspora,” en Journal of Palestine Studies 22
(1993): 106—-19; Benny Morris, “The Causes and Character of the Arab Exodus from Palestine:
The Israel Defence Forces Intelligence Branch Analysis of June 1948,” Middle East Studies 22
(January 1986); idem, The Birth of the Palestinian Refugee Problem, 1947—-1949 (New York:
Cambridge University Press, 1988); e idem, 1948 and After (Oxford: Oxford University Press,
1990). Véase también el debate entre Norman Finkelstein, “Myths, Old and New” (pp. 66—89);
Nur Masalha, “A Critique of Benny Morris” (pp. 90-97); y Benny Morris, “Response to
Finkelstein and Masalha” (pp. 98—114), todos en Journal of Palestine Studies 21 (1991). Otros
que han sostenido que existid un foco deliberado en vaciar Palestina de su poblacidon arabe
mediante guerra psicologica o convencional incluyen Sayigh, Palestinians, 64-92; Nazzal,
Palestinian Exodus, 102—10; Alfred M. Lilienthal, The Zionist Connection: What Price Peace?
(New York: Dodd, Mead & Co., 1978), 158; Furlonge, Palestine Is My Country, 157; Edgar
O’Ballance, The Arab—Israeli War 1948 (Westport, Conn.: Hyperion Press, 1956), 64; y Michael
Palumbo, The Palestinian Catastrophe: The 1948 Expulsion of a People from Their Homeland
(London: Faber and Faber, 1987), 48, 64. Para una discusion acritica del uso sionista de la guerra
psicologica, la cuestion del “honor” y el impacto de Deir Yassin en el éxodo, ademas de una
discusion bastante racista sobre “la inclinacion arabe a exagerar los hechos”, véase Rony Gabbay,

21



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

A Political Study of the Arab—Jewish Conflict: The Arab Refugee Problem (A Case Study)
(Geneva: Librarie E. Droz, 1959), 82-92.

50. Morris, Palestinian Refugee Problem, 286.

51. Morris, “Response to Finkelstein and Masalha,” 99.

52. Finkelstein, “Myths, Old and New,” 70.

53. Masalha, “Critique of Benny Morris,” 95-96.

54. Flapan, Birth of Israel, 93-94.

55. Otras fuentes que discuten el impacto de Deir Yassin en particular incluyen Begin, The
Revolt, 162—65; Tom Segev, 1949: The First Israelis, ed. Arlen Neil Weinstein (New York: Free
Press, 1986), 88-91; Lilienthal, Zionist Connection, 153-57, 298-99, 349; Harry Levin,
Jerusalem Embattled: A Diary of the City Under Siege, March 25th, 1948 to July 18th, 1948
(London: Cassell, 1997), 57-61; Flapan, Birth of Israel, 94-96; y Mark Tessler, 4 History of the
Israeli—Palestinian Conflict (Bloomington and Indianapolis: Indiana University Press, 1994),
291-94.

56. Estas obras incluyen Sadiq Jalal al-‘Azm, A/-Naqd al-Dhati Ba'd al-Hazimah (Self-
Criticism After the Defeat) (Beirut: Dar al-Tali‘ah, 1968); idem, Naqd al-Fikr al-Dini (4 Criticism
of Religious Thought) (Beirut: Dar al-Tali‘ah, 1969), extractado como “A Criticism of Religious
Thought,” en Islam in Transition: Muslim Perspectives, ed. John Donohue y John Esposito (New
York: Oxford University Press, 1982); e idem, Dhihniyat al-Tahrim: Salman Rushdie wa-Haqiqat
al-Adab (The Taboo Mentality: Salman Rushdie and Literary Truth) (London: Riyad al-Rayyis,

1992).

57. Al-*Azm, Al-Naqd al-Dhati, 15-16.

58. Ibid., 17.

59. Al-‘Azm, “A Criticism of Religious Thought,” 114.
60. Ibid., 115.

61. Sadiq Jalal al-‘Azm, “An Interview with Sadik al-Azm,” trad. Ghada Talhami, Arab
Studies Quarterly 19 (1997): 114.

62. Ibid., 115, 117; véase también Saqr Abu Fakhr, “An Interview with Sadek Jalal al-Azm:
Trends in Arab Thought,” Journal of Palestine Studies 27 (1998): 68—69, 71. Para una discusion
de estas tensiones culturales en la literatura arabe del siglo XX, véase Roger Allen, The Arabic
Novel: An Historical and Critical Introduction, 2.* ed. (Syracuse, N.Y.: Syracuse University Press,
1995), 7-8, 59-60.

63. Hisham Sharabi, Neopatriarchy: A Theory of Distorted Change in Arab Society (New
York: Oxford University Press, 1988), 6.

64. Ibid., x—xi.

65. Ibid., 6-7.

66. Ibid., 34.
67. Ibid., 154.
68. Véase Samir Franjich, “How Revolutionary Is the Palestinian Resistance? A Marxist

Interpretation,” Journal of Palestine Studies 1 (1972): 76; Sameer Y. Abraham, “The
Development and Transformation of the Palestinian National Movement,” en Occupation.: Israel
over Palestine, ed. Naseer Aruri (London: Zed Books, 1984), 401; The Popular Front for the
Liberation of Palestine, Al-Jabha al-Sha ‘biyya li-Tahrir Filastin wa Qathiyat al-Inshiqaq (The
Popular Front for the Liberation of Palestine and the Issue of the Split) (Beirut: PFLP Central
Communications Committee, 1970), 9-10; Leila S. Kadi, trad. y ed., Basic Political Documents
of the Armed Palestinian Resistance Movement (Beirut: Palestine Liberation Organization, 1969),

22



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

169-70; y Gerard Chaliand, The Palestinian Resistance, trad. Michael Perl (Baltimore: Penguin,
1972), 91, 112.

69. Leila Khaled con George Hajjar, My People Shall Live: The Autobiography of a
Revolutionary (London: Hodder and Stoughton, 1973), 41. Khaled, miembro del Arab Nationalist
Movement y luego del Popular Front for the Liberation of Palestine, se volvido famosa por
secuestrar dos aviones (August 1969 y September 1970) y hacer explotar uno luego de evacuar a
los pasajeros.

70. Peteet, Gender in Crisis, 159-60.

71. Sayigh y Peteet, “Between Two Fires,” 118.

72. Rabab Abdulhadi, “The Limitations of Nationalism: Gender Dynamics and the Emergent
Palestinian Feminist Discourses” (tesina de honor, Hunter College of the City University of New
York, 1994), 42.

73. Peteet, Gender in Crisis, 103.

74. Barbara L. Marshall, Engendering Modernity: Feminism, Social Theory and Social
Change (Boston: Northeastern University Press, 1994), 9; Rita Felski, The Gender of Modernity
(Cambridge: Harvard University Press, 1995), 14.

75. Alison M. Jaggar, Feminist Politics and Human Nature (Totowa, N.J.: Rowman and
Littlefield Publishers, 1983), 33-34; Carole Pateman, The Sexual Contract (Stanford, Calif.:
Stanford University Press, 1988), 77-115.

76. Jean Bethke Elshtain, Public Man, Private Woman: Women in Social and Political
Thought (Princeton, N.J.: Princeton University Press, 1981); Jaggar, Feminist Politics; Laura L.
Frader y Sonya O. Rose, “Introduction: Gender and the Reconstruction of European Working-
Class History,” en Gender and Class in Modern Europe, ed. Laura L. Frader y Sonya O. Rose
(Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1996), 4, 8, 11; Marshall, Engendering Modernity, 17,
Pateman, Sexual Contract; Leonore Davidoff, “ ‘Adam Spoke First and Named the Orders of the
World’: Masculine and Feminine Domains in History and Sociology,” en Politics of Everyday
Life: Continuity and Change in Work and the Family, ed. Helen Corr y Lynn Jamieson (London:
MacMillan Press, 1990), 232; Linda K. Kerber, “Separate Spheres, Female Worlds, Woman’s
Place: The Rhetoric of Women’s History,” Journal of American History 75 (1988): 13; Joan B.
Landes, Women in the Public Sphere in the Age of the French Revolution (Ithaca, N.Y.: Cornell
University Press, 1988); Sonya O. Rose, “Gender and Labor History: The Nineteenth-Century
Legacy,” International Review of Social History 38, suplemento (1993): 145.

77. Harold Benenson, “Victorian Sexual Ideology and Marx’s Theory of the Working Class,”
International Labor and Working Class History 25 (spring 1984): 10-11; Frader y Rose,
“Introduction,” en Gender and Class, 12; Rose, “Gender and Labor History,” 150.

78. Friedrich Engels, “Origin of the Family,” en The Woman Question: Selections from the
Writings of Karl Marx, Frederick Engels, V. I. Lenin, and Joseph Stalin (New York: International
Publishers, 1951), 11; Karl Marx, en Robert C. Tucker, ed., The Marx—Engels Reader, 2.* ed.
(New York: W. W. Norton & Company, 1978), 479-80.

79. Marshall, Engendering Modernity, 12—13. Benenson, en “Victorian Sexual Ideology,”
sostiene que, por deferencia a sesgos de normas de género y de ideologia sexual de la clase media
victoriana, Marx en realidad se alejé de un compromiso socialista utdopico previo con transformar
arreglos familiares y desigualdad de género.

80. Ghazi al-Khalili, Al-Mar’a al-Filastinivah wa al-Thawra: Dirasah Ijtima ‘iyah
Maydaniyah Tahliliyah (The Palestinian Woman and the Revolution: A Field and Analytic Social
Study), 2.* ed. (‘Akka: Dar al-Aswaar, 1981), 28-33.

23



Int. J. Middle East Stud.32 (2000), 491-510. Traduccion: Carolina Bracco

81. Frances Hasso, “The ‘Women’s Front’: Nationalism, Feminism, and Modernity in
Contemporary Palestine,” Gender and Society 12 (1998): 449; Peteet, Gender in Crisis, 164.

82. Frances S. Hasso, “Paradoxes of Gender/Politics: Nationalism, Feminism, and Modernity
in Contemporary Palestine” (tesis doctoral, University of Michigan, Ann Arbor, 1997), 111-15.
83. Agradezco a Suparna Bhaskaran por destacar este punto.

84. Aziz al-Azmeh, Islams and Modernities (London: Verso, 1993), 1.

85. Eric Hobsbawm, “Introduction: Inventing Traditions,” en The Invention of Tradition, ed.

Eric Hobsbawm y Terence Ranger (Cambridge: Cambridge University Press, 1983).

86. Rita Felski, The Gender of Modernity (Cambridge: Harvard University Press, 1995), 14.
87. Cynthia Enloe, Bananas, Beaches and Bases: Making Feminist Sense of International
Politics (Berkeley y Los Angeles: University of California Press, 1990); Abdulhadi, “Limitations
of Nationalism”; Janet Hart, New Voices in the Nation: Women and the Greek Resistance, 1941—
1964 (Ithaca, N.Y.: Cornell University Press, 1996); Rada Ivekovic, “Women, Nationalism and
War: ‘Make Love Not War’,” Hypatia 8 (1993): 113-26; Kumari Jayawardena, Feminism and
Nationalism in the Third World, 2.* ed. (New Delhi: Kali for Women, 1986); Deniz Kandiyoti,
“Women and the Turkish State: Political Actors or Symbolic Pawns?,” en Woman—Nation—State,
ed. Nira Yuval-Davis y Floya Anthias (New York: St. Martin’s Press, 1989); Ketu Katrak, “Indian
Nationalism, Gandhian ‘Satyagraha,” and Representations of Female Sexuality,” en Nationalisms
and Sexualities, ed. Andrew Parker, Mary Russo, Doris Sommer y Patricia Yaeger (New York:
Routledge, 1992); Marilyn Lake, “Mission Impossible: How Men Gave Birth to the Australian
Nation—Nationalism, Gender and Other Seminal Acts,” Gender and History 4 (1992): 305-21;
Mary Layoun, “Telling Spaces: Palestinian Woman and the Engendering of National Narratives,”
en Nationalisms and Sexualities; Anne McClintock, Imperial Leather: Race, Gender and
Sexuality in the Colonial Contest (New York: Routledge, 1995); Nira Yuval-Davis y Floya
Anthias, “Introduction,” en Woman—Nation—State; y Kumari Jayawardena y Malathi De Alwis,
eds., Embodied Violence: Communalising Women s Sexuality in South Asia (London: Zed Books,
1996).

88. Ritu Menon y Kamla Bhasin, Borders and Boundaries: Women in India’s Partition (New
Brunswick, N.J.: Rutgers University Press, 1998), 17-18.

24



